
2

院長的話

尋找迷羊，牧養栽培，我們認信，是主兒女一
生的本業！

要轉化別人，就需先經歷自我的更新，學院極
重視同學生命的素質，在牧職的課程中，同學
必須修讀個人成長科目，整理過去生命中的傷
痕和軟弱，要修畢一個單元的臨床牧關教育 
(CPE)，不單是為學習關懷病苦，更是要建立
對自己內心感受和動機的敏銳，同學必須修讀
靈命塑造科目，確保懂得與神親密。不單是科
目的學習，同學亦可參與屬靈導引 (spiritual 
direction)、早、晚禱的操練、接受個人輔導
等，讓同學在課餘時間亦能經歷神的同在，與
神建立關係。此外，我們推行完整的班主任小
組關顧，鼓勵同學間互相扶持，為的是塑造同
學在進入工場之前，先經歷靈命成長，才有力
量一生事主。

學院課程的教導，也圍繞著轉化教會的實踐神
學，期望畢業生殷勤實幹地服侍教會，記得
在系統神學科，我們要求學生選取一項神學
觀念，要以實際行動來實踐體驗，然後寫
下反省報告，重點不是理論知識，而在
真實的經歷信仰，有同學刻意探望不認
識的露宿者，買飯盒和他一起吃飯交

主題文章
黃 天 相 博 士  
聖 經 研 究 教 授

我們看聖經有別於其他文學著作，不應隨己意
胡亂理解。由於聖經的目的是教導信仰，我們
必須按經文所表達的意思來理解。聖經中其中
一個人物參孫時常遭到誤解，教會傳統時常把
參孫看成好色縱慾之徒，由始至終都受女子拖
累。他既有拿細耳人的身分，卻又不遵守拿細
耳人的規條。

（一）背景（士十三24-25）

參孫與其他士師不同，在「背叛、壓迫、悔
悟、拯救」的故事循環中，缺少了「以色列人
呼求耶和華」的悔悟。以色列人繼續作惡，沒
有悔改的處境下，最終沒有「國中太平」多少
年的敘述。因此參孫最終都不能像其他士師拯
救以色列人，不單是他的問題，而是以色列人
整體的問題（參士十七~二十一章）。

瑪 挪 亞 的 妻 子 生 了 參 孫 ， 長 大 後 ， 神 賜
福 給 他 ， 「 耶 和 華 的 靈 就 開 始 感 動 他 」

神的感動：論參孫娶妻的經歷
（ ；士十三25）。士師記
十三章24至25節的動詞是「生」、「起名」、
「長大」、「賜福」和「開始去感動」，都是
按時序的表達（wayyiqtol 動詞模式）。因此，
神賜福給參孫，然後才開始感動他。按希伯來
聖經來說，怎可能理解成神賜福又感動他，參
孫卻去作惡，神仍繼續感動他呢？

「感動」（ ）本身有「騷擾」、「使人煩
亂」，例如不同字幹顯出相近意思：「法老心
裏『不安』」（niphal；創四十一8）；「你叫
我不能閉眼，我『煩亂不安』」（niphal；詩
七十七4〔MT5〕）；「我做了一夢，心裏『煩
亂』」（niphal；但二3），以及「心裏『不
安』」（hithpael；但二1）。這未必是使人舒
暢的感覺，可是參孫是得到神感動之後，然後
才下到亭拿的。

談，面對衣著的不同，個人衛生與體味的差
距，說話聲調語氣用字的不同，交談後反省，
同學感動地分享，他真的明白了，經歷了，耶
穌基督降世為人道成肉身的意義。  

教導小組治療的科目，學生都要實習帶領小
組，老師千叮萬囑，提醒同學必須在每次開組
前，認真地為每個組員祈禱，然後才返回學院
分享，過程中同學看到上帝的介入和參與，看
到了神蹟，不單是學習理論和技巧，同時是經
驗祈禱的重要和與上帝同工的真實！

感動的是連上原文課的同學也分享，在艱深的
原文學習中，經歷生命的拆毀和建立，學會堅
持不放棄，也學習放手接受限制，同學互相扶
持，彼此打氣，是多美好的相交，不是在追求
學歷，而是在塑造生命。

學院前行的清楚定位，是在香港這特定的機遇
中，為主，為教會，訓練僕人，心中有份熱誠
的感召，有為主尋找迷羊的負擔，關懷牧養，

發展教會，轉化生命，我們殷切盼望，我們
的畢業生，對主聽命順服，樂意在教會服
侍，在崗位中，帶著一份牧者的心懷，忠

心殷勤地關愛培育弟兄姊妹。

2025.1
院訊

3



4

（二）娶非利士女子（士十四1-4）

神在參孫還未出世時，神的使者已對他的母親
說出神的計劃：「他必開始去拯救以色列脫離
非利士人的手」（士十三5），於是神的靈不斷
「感動」參孫去成就祂的計劃（參士十四6、
19）。

他到了亭拿，看見一個非利士女子，向父母要
求娶她。他的父母卻不許，原因是「在未受割
禮的非利士人中娶妻」（士十四3）。非利士
不屬於禁止娶妻的迦南七族（申七1-3），因此
參孫沒有違犯律法和拿細耳人的禁令。參孫的
父母提出「未受割禮非利士」的問題，只是不
想參孫的妻子是與神無關的外族女子（士十四
3）。1 編修者更明確指出「他的父母卻不知道
這事是出於耶和華」（士十四4），並且也交代
了目的：「因為他找機會攻擊非利士人，那時
非利士人轄制以色列人」（士十四4）。即是
說，神借助參孫娶妻的行動攻擊非利士人，是
參孫的父母不知道的。

（三）殺獅取蜜（士十四5-9）

參孫跟父母下到亭拿，到了那裏的葡萄園，參
孫身為拿細耳人，只是不能喝酒、醋，以及吃
葡萄和有關的東西，並非不能「接觸」。不潔
的種類只限於有生命的動物、昆蟲，並不限於
植物和農作物。此外，以色列人日常生活是可
以接觸不潔的動物，例如騎駱駝，並不會使自
己不潔。吃了不潔的食物或是接觸任何屍體才
會不潔。

那 時 有 一 隻 少 壯 獅 子 迎 着 他 吼
叫，「耶和華的靈大大感動參
孫」 （ ；
士十四6），代表神仍是介入
事件中。參孫徒手把獅子撕
裂。這裏的「感動」（ ）
不同上文的「感動」（ ）
動詞，這裏有「成功」（民十四
41）和「強行進入」（摩五6）的
意思。這狀態也在於後來參孫擊殺
亞實基倫的人（士十四19），以及後來
攻擊利希的非利士人（士十五14）。無論殺
死動物或是戰爭中殺人並不會造成不潔，否則
以色列人就不能殺生了。人在事後要處理動物
或人的屍體才會不潔。2 

過了些日子，參孫回去要娶那女子，他刻意轉向
去看那路旁的獅子屍體，有蜂子和蜂蜜在屍體
內（士十四8）。蜂蜜為參孫和他的父母提供食
物，補充體力（參撒上十四29）。值得注意，
拿細耳人禁止接觸人的「死屍」（ ；民
六6），並不是指動物。3 相同的要求適用於大祭
司（利二十一11），即是規定無論大祭司和拿
細耳人在親屬逝世時不能處理他們的屍體。所有
人摸了人的屍體，或摸了人的骨頭和墳墓就會七
天不潔淨（民十九16），至於其他潔淨和不潔
的物種就只會一天不潔淨，處理方法是要洗澡、
洗衣服和不潔淨到晚上（利十一27）。

這裏有一個疑問，參孫從撕裂的獅子同取蜜吃
是否有「不潔淨」的問題？律法清楚指出任何
人都不可吃自死或被野獸撕裂牲畜的肉（出

主題文章主題文章

正如屍體掉在地上一樣，也不會使地不潔淨。
只有屍體直接跌在器皿中的水，就不能飲用。
按這些推論，屍首不一定導致蜂巢不潔，也不
影響內裏的蜜，因為蜜是天然東西，像種子和
池水一樣。

參孫惟一的問題不是吃蜜，而是過程中若觸
踫獅子的屍體，就一定使自己不潔淨，他要
洗澡、洗衣服和不潔到晚上，卻仍不是違犯
了拿細耳人的規條。此外，經文記載他只是
「用手取蜜」，直譯作「他取它到雙掌上」
（ ；士十四9），並沒有說接觸
了屍體，由於獅子被參孫撕裂了，未必一定需
要接觸到才取到蜜的。此外，動詞字根「取」
（ ）在聖經裏只出現一次，米示拿希伯來
文就指「從爐中取出麵包」的動作，不會接觸
燙熱的爐子，反映參孫也不用接觸屍體的。更
重要的是，事件只是為下文提供謎語的背景
（士十四14、18），並且神的靈仍繼續在參孫
身上（士十四19）。若參孫是不潔，神又怎能
感動他呢？到了最後，神的靈感動他（士十四
14），他的繩索脫落，更回應他沒水喝的問題
（士十四19）。

最後參孫就在婚宴給妻子出賣，神「大大感動
參孫，他就下到亞實基倫，擊殺了三十個人」
（士十四19），後來神再次「感動」他，就殺
了一千人（士十五14-15），他就作士師二十
年（士十五20）。最終成就了神的計劃。

因此，在參孫娶妻行動的事件中，編修者並沒
有把他描述為負面的角色。信徒看聖經理應從
經文內容來理解。理解方法可以有多種，但不
應偏離經文的意思。最基本衡量的方法之一，
就是理解出來的意思是編修者和當時讀者都能
夠明白，也沒有違背聖經一貫的教訓。

二十二31；利七24-25），人若
要接觸動物的屍體就會不潔淨
（利十一24-45），無論吃自
死和被野獸撕裂的肉，還是
接觸了動物屍體，人就要洗
衣服和不潔到晚上（利十一
24-25，十七15、39-40）。

參孫不是吃屍體，而是吃屍首內
的蜜，這涉及屍首的不潔淨是否會

使蜜不潔淨的問題。情況是「一群蜜
蜂在獅子的屍體內，也有蜜在裏面」，參

孫是取蜂巢內的蜜。猶太傳統的不潔觀念，可
分為三種不潔的程度：
1.	動物的屍體，是「不潔之源」（ ）
2.	器皿，成為「第一程度不潔」（ ）
3.	器皿容納的東西，成為「第二程度不潔」

（ ）4 

在器皿中的食物即使沒有直接接觸了屍體，但
藉着器皿都會造成不潔的。如果屍體和食物同
時在器皿的內部空間中，但它們不相互接觸，
則屍體使容器處於第一程度不潔，而容器又使
食物處於第二程度不潔。

重要的是造成食物不潔是有條件的，食物加上
七種液體造成濕潤（水、露水、酒、油、血、
奶、蜜），接觸了屍體才會變成不潔。例如屍
體跌在任何播種的種子裏，那種子還是潔淨
的。不過種子若已澆了水，屍體跌在種子裏，
那就成為不潔（利十一37-38）。即是說，若
沒有水，種子是原本的天然物料，屍體對種子
是沒有影響。正如屍體跌在樹上，也不會使樹
和其上的果子不潔，又如水泉和儲水池若是
接觸了屍體，仍是潔淨，不受影響（利十一
36），因為水泉和池水是連接着地下（《他勒
目．論安息日》Sab. 81a），是天然的狀態，

1.	 同是士師時期，波阿斯娶了摩押人路得，因為她已「投靠耶和華─以色列神的翅膀下」（得二 12）。波阿斯的父親撒門更娶了妓女喇合（太一 5）。此外，申二十一 10-14 記載娶
戰俘的條例，證明以色列人是可以娶外族人。

2.	 這「感動」的動詞是先知受感說話（撒上十 6），也是後來掃羅（撒上十 10，十一 6）和大衛（撒上十六 13）受揀選的狀態，或是掃羅作惡（撒上十八 10）。之後就沒有再使用該
動詞形內神的感動了。

3.	 「死屍」（ ）則只是用在人的身上（民三十五 20；申十九 11；士五 18，十六 16，撒上二十八 9；王上十九 4；拿四 8）。
4.	 Nosson Scherman and Hersh Goldwurm, Leviticus: A New Translation with a Commentary Anthologized from Talmudic, Midrashic and Rabbinic Sources, 2nd Ed. (NY: Mesorah 

Publications Ltd, 2003), 176。

2025.1
院訊

5



4

（二）娶非利士女子（士十四1-4）

神在參孫還未出世時，神的使者已對他的母親
說出神的計劃：「他必開始去拯救以色列脫離
非利士人的手」（士十三5），於是神的靈不斷
「感動」參孫去成就祂的計劃（參士十四6、
19）。

他到了亭拿，看見一個非利士女子，向父母要
求娶她。他的父母卻不許，原因是「在未受割
禮的非利士人中娶妻」（士十四3）。非利士
不屬於禁止娶妻的迦南七族（申七1-3），因此
參孫沒有違犯律法和拿細耳人的禁令。參孫的
父母提出「未受割禮非利士」的問題，只是不
想參孫的妻子是與神無關的外族女子（士十四
3）。1 編修者更明確指出「他的父母卻不知道
這事是出於耶和華」（士十四4），並且也交代
了目的：「因為他找機會攻擊非利士人，那時
非利士人轄制以色列人」（士十四4）。即是
說，神借助參孫娶妻的行動攻擊非利士人，是
參孫的父母不知道的。

（三）殺獅取蜜（士十四5-9）

參孫跟父母下到亭拿，到了那裏的葡萄園，參
孫身為拿細耳人，只是不能喝酒、醋，以及吃
葡萄和有關的東西，並非不能「接觸」。不潔
的種類只限於有生命的動物、昆蟲，並不限於
植物和農作物。此外，以色列人日常生活是可
以接觸不潔的動物，例如騎駱駝，並不會使自
己不潔。吃了不潔的食物或是接觸任何屍體才
會不潔。

那 時 有 一 隻 少 壯 獅 子 迎 着 他 吼
叫，「耶和華的靈大大感動參
孫」 （ ；
士十四6），代表神仍是介入
事件中。參孫徒手把獅子撕
裂。這裏的「感動」（ ）
不同上文的「感動」（ ）
動詞，這裏有「成功」（民十四
41）和「強行進入」（摩五6）的
意思。這狀態也在於後來參孫擊殺
亞實基倫的人（士十四19），以及後來
攻擊利希的非利士人（士十五14）。無論殺
死動物或是戰爭中殺人並不會造成不潔，否則
以色列人就不能殺生了。人在事後要處理動物
或人的屍體才會不潔。2 

過了些日子，參孫回去要娶那女子，他刻意轉向
去看那路旁的獅子屍體，有蜂子和蜂蜜在屍體
內（士十四8）。蜂蜜為參孫和他的父母提供食
物，補充體力（參撒上十四29）。值得注意，
拿細耳人禁止接觸人的「死屍」（ ；民
六6），並不是指動物。3 相同的要求適用於大祭
司（利二十一11），即是規定無論大祭司和拿
細耳人在親屬逝世時不能處理他們的屍體。所有
人摸了人的屍體，或摸了人的骨頭和墳墓就會七
天不潔淨（民十九16），至於其他潔淨和不潔
的物種就只會一天不潔淨，處理方法是要洗澡、
洗衣服和不潔淨到晚上（利十一27）。

這裏有一個疑問，參孫從撕裂的獅子同取蜜吃
是否有「不潔淨」的問題？律法清楚指出任何
人都不可吃自死或被野獸撕裂牲畜的肉（出

主題文章主題文章

正如屍體掉在地上一樣，也不會使地不潔淨。
只有屍體直接跌在器皿中的水，就不能飲用。
按這些推論，屍首不一定導致蜂巢不潔，也不
影響內裏的蜜，因為蜜是天然東西，像種子和
池水一樣。

參孫惟一的問題不是吃蜜，而是過程中若觸
踫獅子的屍體，就一定使自己不潔淨，他要
洗澡、洗衣服和不潔到晚上，卻仍不是違犯
了拿細耳人的規條。此外，經文記載他只是
「用手取蜜」，直譯作「他取它到雙掌上」
（ ；士十四9），並沒有說接觸
了屍體，由於獅子被參孫撕裂了，未必一定需
要接觸到才取到蜜的。此外，動詞字根「取」
（ ）在聖經裏只出現一次，米示拿希伯來
文就指「從爐中取出麵包」的動作，不會接觸
燙熱的爐子，反映參孫也不用接觸屍體的。更
重要的是，事件只是為下文提供謎語的背景
（士十四14、18），並且神的靈仍繼續在參孫
身上（士十四19）。若參孫是不潔，神又怎能
感動他呢？到了最後，神的靈感動他（士十四
14），他的繩索脫落，更回應他沒水喝的問題
（士十四19）。

最後參孫就在婚宴給妻子出賣，神「大大感動
參孫，他就下到亞實基倫，擊殺了三十個人」
（士十四19），後來神再次「感動」他，就殺
了一千人（士十五14-15），他就作士師二十
年（士十五20）。最終成就了神的計劃。

因此，在參孫娶妻行動的事件中，編修者並沒
有把他描述為負面的角色。信徒看聖經理應從
經文內容來理解。理解方法可以有多種，但不
應偏離經文的意思。最基本衡量的方法之一，
就是理解出來的意思是編修者和當時讀者都能
夠明白，也沒有違背聖經一貫的教訓。

二十二31；利七24-25），人若
要接觸動物的屍體就會不潔淨
（利十一24-45），無論吃自
死和被野獸撕裂的肉，還是
接觸了動物屍體，人就要洗
衣服和不潔到晚上（利十一
24-25，十七15、39-40）。

參孫不是吃屍體，而是吃屍首內
的蜜，這涉及屍首的不潔淨是否會

使蜜不潔淨的問題。情況是「一群蜜
蜂在獅子的屍體內，也有蜜在裏面」，參

孫是取蜂巢內的蜜。猶太傳統的不潔觀念，可
分為三種不潔的程度：
1.	動物的屍體，是「不潔之源」（ ）
2.	器皿，成為「第一程度不潔」（ ）
3.	器皿容納的東西，成為「第二程度不潔」

（ ）4 

在器皿中的食物即使沒有直接接觸了屍體，但
藉着器皿都會造成不潔的。如果屍體和食物同
時在器皿的內部空間中，但它們不相互接觸，
則屍體使容器處於第一程度不潔，而容器又使
食物處於第二程度不潔。

重要的是造成食物不潔是有條件的，食物加上
七種液體造成濕潤（水、露水、酒、油、血、
奶、蜜），接觸了屍體才會變成不潔。例如屍
體跌在任何播種的種子裏，那種子還是潔淨
的。不過種子若已澆了水，屍體跌在種子裏，
那就成為不潔（利十一37-38）。即是說，若
沒有水，種子是原本的天然物料，屍體對種子
是沒有影響。正如屍體跌在樹上，也不會使樹
和其上的果子不潔，又如水泉和儲水池若是
接觸了屍體，仍是潔淨，不受影響（利十一
36），因為水泉和池水是連接着地下（《他勒
目．論安息日》Sab. 81a），是天然的狀態，

1.	 同是士師時期，波阿斯娶了摩押人路得，因為她已「投靠耶和華─以色列神的翅膀下」（得二 12）。波阿斯的父親撒門更娶了妓女喇合（太一 5）。此外，申二十一 10-14 記載娶
戰俘的條例，證明以色列人是可以娶外族人。

2.	 這「感動」的動詞是先知受感說話（撒上十 6），也是後來掃羅（撒上十 10，十一 6）和大衛（撒上十六 13）受揀選的狀態，或是掃羅作惡（撒上十八 10）。之後就沒有再使用該
動詞形內神的感動了。

3.	 「死屍」（ ）則只是用在人的身上（民三十五 20；申十九 11；士五 18，十六 16，撒上二十八 9；王上十九 4；拿四 8）。
4.	 Nosson Scherman and Hersh Goldwurm, Leviticus: A New Translation with a Commentary Anthologized from Talmudic, Midrashic and Rabbinic Sources, 2nd Ed. (NY: Mesorah 

Publications Ltd, 2003), 176。

2025.1
院訊

5


